
IMMIGRATI E RIFUGIATI

16 migrantiPRESS • n. 11-12 • novembre-dicembre  2025

S tiamo vivendo un infer-
no, con sempre meno 
consapevolezza. Diffici-

le costringere la mente a riflet-
terci, mentre la legna sussurra 
nel camino e il sole si inabis-
sa fra gli alberi e il mare, oltre 
la finestra. Eppure c’è dolore, 
all’esterno e non solo. «Se la 
lettura del Vangelo, della Bib-
bia, non ti graffia dentro, non è 
autentica». Inizia così il pome-
riggio con Marcello Silvestri, 
artista, pittore e scultore ita-
liano di respiro internazionale, 
che ha viaggiato insieme alle 
sue opere a Roma, Parigi, Bru-
xelles, New York, Osaka. È sta-
to uno degli artisti che hanno 
impreziosito la Bottega d’Arte 
aperta da Fondazione Migran-
tes sulla Terrazza del Pincio a 
Roma, in occasione dell’Earth 
Day 2025. Impegnato nel so-
ciale, ha interpretato la Bibbia 
mescolandola ad appelli eco-
logici, denunce della violenza 
bellica, meditazioni su migra-
zioni e rifugiati. «Come nell’A-
pocalisse, l’immagine della 
porta chiusa. Il testo dice: “Sto 

La bestemmia  
di un aiuto mancato 
ARTE E CONTEMPORANEITÀ.  
INTERVISTA A MARCELLO SILVESTRI

Simone Varisco

alla porta e busso”. Quindi c’è 
qualcuno che sta dietro quella 
porta, che vuole entrare… Ri-
corda la parabola dell’amico 
importuno. Questo Cristo che è 
dietro la porta e bussa, se non 
lo avvertiamo come una perso-
na che ci dà fastidio, che ci fa 
alzare, per poi scoprire che in-
vece è una persona che vuo-
le stare con te, vuole mangiare 
insieme, non possiamo com-
prendere il Vangelo. Non è un 
racconto del passato. Ha una 
contemporaneità».

È una contemporaneità  
che passa anche attraverso  
le immagini?

Io leggo, in Isaia 64, che “tut-
ti siamo avvizziti come foglie”, 
che “le nostre iniquità ci han-
no portato via come il ven-
to”. Nessuno cerca il bene. È 
una fotografia che Isaia fa del-
la contemporaneità di chi leg-
ge quel testo. Pensiamo, allo-
ra, a questa parola nella nostra 
contemporaneità: nei migranti 
e nei profughi che non vengo-
no accolti, come se ci fosse una 

scritta davanti a tutte le coste 
d’Italia e d’Europa: “Vietato 
l’ingresso agli stranieri”. Isaia 
ha un altro mondo nella testa, 
per questo dice così – “avviz-
ziti come foglie” – usa questa 
immagine, ma poi aggiunge: 
“Ma, Signore, tu sei nostro pa-
dre; noi siamo argilla e tu colui 
che ci dà forma, tutti noi sia-
mo opera delle tue mani”. Pri-
ma ci vengono messe davanti 
le foglie calpestate e bagnate 
dalla pioggia, oggi le immagi-

Marcello Silvestri, 
“Tombe in mare con cartiglio”, 2015.



IMMIGRATI E RIFUGIATI

17 migrantiPRESS • n. 11-12 • novembre-dicembre  2025

niamo calpestate dalle scarpe, 
dalle gomme delle macchine 
e dei motorini, marce. Allora, 
dobbiamo abbinare il testo di 
Isaia con quello della Genesi, 
perché nel creare l’uomo Dio 
ammucchia il fango. Se entria-
mo dentro queste parole feb-
brili, vediamo il fango raccol-
to, ammucchiato, con la grazia 
che un vasaio usa per costrui-
re un vaso. Un testo così vec-
chio diventa contemporaneo 
quando io vedo il vasaio che 
costruisce: c’è il fango delle fo-
glie morte, c’è il gesto liturgico 
del vasaio che plasma, e que-

verni emancipati, questi occhi 
che chiedono aiuto, chiedono 
pietà. Si rifà al naufragio di san 
Paolo, ma il suo naufragio di-
venta la contemporaneità del 
nostro oggi. Oppure, in un’al-
tra opera (Tombe in Mare, 2015, 
ndr) rappresento lapidi di dif-
ferenti forme e misure, come 
sono differenti le fedi e il cre-
do delle persone che l’acqua ha 
inghiottito. E poi, in basso, un 
cartiglio, l’ultimo grido soffo-
cato dall’onda che emette chi 
chiede aiuto e non riesce a ter-
minare la parola.

Dirlo come?

Sono tanti anni che traduco il 
testo biblico a colori. Ho dila-
tato la lettera, perché la lette-
ra non si vede. Quando io parlo 
voi non vedete niente, ascol-
tate, invece la lettera scritta la 
vedi. Ma san Paolo vuole che 
la fede sia trasmessa attraver-
so la predicazione, “la stoltez-
za della predicazione”, e la pre-
dicazione può essere verbale o 
cromatica. Allora io dilato la 
verbalità della parola, la fac-
cio diventare cromatica e parlo 
alle persone. C’è un problema, 

sto modo di accarezzare il vaso 
sono le mani di Dio che ci acca-
rezzano per costruire la nostra 
persona. Questa è la contem-
poraneità del testo sacro.

E la contemporaneità 
dell’arte?

In un’opera che ho realizzato 
in tema di migrazioni (Naufra-
gio, 2016, ndr), ci sono degli oc-
chi che ci guardano, fra le onde. 
È la vergogna dei cosiddetti go-

Un simbolo inventato,  
che non è nessuna lingua  
ma che potrebbe essere 
ciascuna.

Una locuzione di aiuto, inau-
dito e inascoltato. Cose che 
nessuno vuole udire e vedere. 
I giornali ne parlano, i politi-
ci fanno omaggi, ma rimane la 
bestemmia di un aiuto manca-
to. Allora ci vuole un’arte che 
dica queste cose, che vada oltre 
le edulcorate parole di pietà.

però: è una predicazione non 
fatta di regole e dogmi ma, per 
così dire, di affetto e adatta-
mento a chi ho davanti. Il mio 
pubblico è stato sempre quel-
lo del terzo stato. Ho vissu-
to per anni alla Repubblica dei 
Ragazzi, dove si raccoglievano 
giovani senza famiglia. Ho fat-
to per un decennio catechesi 
nel carcere di Civitavecchia e a 
ragazzi con problemi di tossi-
codipendenza. A queste perso-
ne non puoi presentare subito 



IMMIGRATI E RIFUGIATI

18 migrantiPRESS • n. 11-12 • novembre-dicembre  2025

la dottrina, perché a loro non 
interessa. Devi presentarti con 
il Vangelo che è amore al pros-
simo. Pensiamo a un bambino 
di 8 anni che vede la madre fat-
ta a pezzi dal suo sfruttatore; 
oppure a un ragazzo che fa mi-
gliaia di chilometri per trovare 
un posto dove poter respirare e 
vivere: arriva in Italia, da solo, 
dopo aver visto gli altri anne-
gare, è subito reclutato dalla 
malavita, spaccia droga e fini-
sce in carcere. Non sappiamo 
da dove viene, cosa gli serve, 
cosa gli è successo, cosa vor-
rebbe fare: sappiamo solo che 
merita la galera. Il Vangelo è 
libertà, è bellezza, è un grazie 
per la vita.

Spetta anche all’arte 
mostrarlo?

Per far capire il Vangelo serve 
una catechesi visiva, oltre che 
di parole. Prendiamo l’immagi-
ne della vite, che è Cristo, e dei 
tralci. Ci sembra un’immagi-
ne bella, ma se si guarda come 
è fatto il tronco della vite, si 
vede che è nodoso, con lace-
razioni e spacchi: sono le tor-
sioni dell’anima che vive Gesù 
prima di essere crocifisso. Nel-
la mia rappresentazione della 
vite, siamo alla transavanguar-
dia, sia come tecnica che come 
proposta artistica. La dramma-
ticità di questo discorso lo dice 
l’opera, questa icona contem-
poranea che mostra la realtà, 
queste nervature, questi dolo-
ri, come anche la speranza del 
frutto. Fra l’altro, il Vangelo 
raccontato con questo tipo di 
immagini semi-astratte è ac-
cettato anche dai protestanti. 
Ancora, prendiamo la Lettera 
agli Ebrei. Dice: “Avete assapo-
rato la bella parola di Dio”, per-

NAUFRAGIO (2 Cor 11,25)
Legno, sabbia, gesso su tavola, cm105x100 

“Tre volte naufragato, ho trascorso un giorno e una notte negli 
abissi marini” (2 Cor 11,25). 

Il senso delle parole che leggiamo cambia la nostra emotività 
secondo l’intensità dell’immedesimazione al testo. Se poi si ag-
giunge una visibilità contemporanea di fatti concreti, la narrazio-
ne diventa compassione (cum patire) e condivisione.
I primi anni del terzo millennio si sono aperti proprio con questo 
tema: migliaia e migliaia di persone hanno attraversato deserti, 
montagne e pianure in cerca di pace e tranquillità, sfuggendo a 
persecuzioni, guerre, fame, carestie e violenze di ogni genere, per 
morire alla fine annegati nel mare. 
“Un giorno e una notte negli abissi del mare”: leggere questo 
testo di Paolo così semplicemente, potrebbe sviarci a vedere solo 
il canovaccio per un film. Ma è ben altra cosa, invece, il trovarsi 
in balia delle onde senza nessun riferimento a luogo o persona, 
quando il tempo perde la sua dimensione e ogni secondo diventa 
eterno e drammatico. 
La contemporaneità di questo testo l’abbiamo già vista in ripresa 
diretta alla televisione, ma era una notizia del telegiornale men-
tre stavamo seduti comodi nella sicurezza delle nostre case… 
Quest’opera, quasi monocroma, è giocata con il blu. Il blu, colo-
re della serenità e della quiete, qui caricato con un po’ di rosso, 
diventa incombente, gravoso. Pesa su quegli occhi aperti, implo-
ranti l’umana pietà prima di essere soffocati nell’oblio di ogni 
vana coscienza. Per questo peccato, per questa colpa, mai come 
ora è valido il detto del ‘68: “anche se voi vi sentite assolti, siete 
lo stesso coinvolti” (cfr. Canzone del Maggio di Fabrizio De André).



IMMIGRATI E RIFUGIATI

19 migrantiPRESS • n. 11-12 • novembre-dicembre  2025

ché in greco kalòs kai agathòs, il 
bello e il buono, si identificano. 
Quindi, la bellezza e la bontà 
della parola di Dio coincidono. 
C’è un estetismo, un’architet-
tura, che può mostrare il sen-
so del testo originale del “gu-
stare” qualcosa che è “bello”. Ci 
vogliono persone che racconti-
no con il colore, con la mate-
ria, la contemporaneità dei te-
sti che si leggono.

Però anche la 
contemporaneità cambia, e 
quindi il modo di raccontarla. 

Sì. Prendi il tema dell’ecologia: 
l’ho affrontato ripetutamente, 
anni fa con i dipinti figurati-
vi del Cantico delle Creature di 
san Francesco; nel 2025 con la 
mostra “Sacra. Ecologia Den-
tro”, che, ispirata dalla Laudato 
si’, mostra la terra, l’aria, l’ac-
qua, il fuoco, i quattro elemen-
ti della vita, in stile astratto, 
arte povera. Il Cantico come lo 
avevo rappresentato negli anni 
’90 non possiamo più propor-
lo oggi: dovremmo invece pro-
porre il Miserere mei, Deus, per-
ché abbiamo lasciato che altri 
distruggessero la terra, diven-
tata proprietà di miliardari e 
sfruttatori.

In questo senso, quale via 
traccia l’arte?

C’è bisogno di rivalutare l’uma-
nità di Cristo. Dio si è incarna-
to. Non si è fatto solo “ebreo”, 
solo “bianco”, solo “nero”. Si è 
fatto carne, si è fatto umanità. 
Dobbiamo saper leggere l’uni-
ca umanità vera, la sua, perché 

noi siamo tutti disumani: l’u-
nica umanità è quella di Cristo. 
Per questo, vanno sottolinea-
te le opere che ha fatto Cristo, 
perché noi nell’arte lo vediamo 
sempre rappresentato in bron-
zo, in gesso, in legno, in plasti-

ca. Ma quella è carne e ossa, è 
vissuto, è verità, è persona, è in-
carnato. E va visto, letto e vissu-
to come umanità. Quando man-
gia le spighe, quando perdona, 
quando guarisce, sono le stes-
se opere che dovremmo fare 
noi nel nostro lavoro: compiere 
quelle opere lì, amare il prossi-
mo attraverso il nostro lavoro. 
Viviamo una generazione cor-
rotta, non c’è più l’umanità, 
non esiste. Ecco il compito no-
stro: dire e fare, con tutti i li-
miti creaturali, che questo è il 
Vangelo e che questo è il senso 
umano di esistere. ••

CI VOGLIONO PERSONE 
CHE RACCONTINO 
CON IL COLORE, 
CON LA MATERIA, LA 
CONTEMPORANEITÀ 
DEI TESTI CHE SI 
LEGGONO.

Marcello Silvestri, 
“La battaglia”, 2008.


